
Fragmento de «Sociología de la libertad», Tomo III del «Manifiesto por una Civilización
Democrática»  de  Abdullah  Öcalan.  Publicado  en  castellano  por  Descontrol  Editorial
(2024). Páginas 393-401.

El legado del socialismo real

El comunismo fue uno de los primeros movimientos en reaccionar conscientemente contra
el  sistema capitalista.  Sus fundadores Karl  Marx y Friedrich Engels  reconocieron haber
intentado desarrollar su contrasistema en base a tres fuentes primarias: la filosofía alemana,
la economía política inglesa y el socialismo utópico francés. Podría parecer que tomaron el
materialismo dialéctico de la filosofía alemana, su teoría del valor de la economía política
inglesa y el concepto de lucha de clases del socialismo utópico francés. Desarrollaron una
interpretación novedosa sintetizando estas tres fuentes. Su primera incursión en la oposición
se produjo entre los años 1840 y 1850, un período de grave crisis capitalista que les afectó
bastante, dando lugar a la esperanza de que el sistema podría ser destruido inmediatamente.
En ese  momento,  Alemania  luchaba  por  mantener  su  unidad nacional,  mientras  que  en
Francia  la  república  tenía  sus  propios  problemas.  Inglaterra,  por  su  lado,  estaba  en  su
apogeo como potencia  hegemónica del  sistema.  Las  revoluciones  populares  de  1848 en
Europa  se  consideraron  una  señal  de  que  esta  esperanza  se  cumpliría.  El  Manifiesto
comunista de Karl Marx y Friedrich Engels fue concebido como un programa general para
estas revoluciones1. Mientras tanto, la Liga Comunista se estableció como el primer partido
u organización internacionalista. Estas dos iniciativas indican claramente que esperaban el
éxito  y  la  victoria  de  la  crisis  del  capitalismo  y  de  los  movimientos  revolucionarios
populares.

Cuando se suprimieron las revoluciones, Marx y Engels sintieron la necesidad de examinar
el capitalismo más a fondo. Karl Marx se exilió a Londres, estableciéndose en la kaaba del
capitalismo2, donde se mantuvo en contacto con Friedrich Engels. La Primera Internacional
de  1864  fue  producto  de  este  período.  Un  acontecimiento  igual  de  importante  en  ese
momento fue comprender que la revolución podría retrasarse. Eso hizo necesario un trabajo
evolutivo más prolongado, para el que podrían ser adecuados los sindicatos y el trabajo
parlamentario.  Aunque  la  Comuna  de  París  de  1871  renovó  las  esperanzas,  la  pronta
supresión  del  levantamiento  condujo  a  centrarse  cada  vez  más  en  cuestiones  como  la
dictadura,  el  poder  y  el  Estado.  Se  tomó  una  posición  favorable  al  estado-nación
centralizado  lo  que  provocó  la  oposición  de  anarquistas.  Eso  dio  lugar  a  los  primeros
debates sobre revisionismo.

1 Marx,  Karl,  and  Friedrich  Engels.  2016.  “Manifiesto  del  Partido  Comunista.”  En  Obras
Escogidas, 1. Vol. 1. Akal.
2 Pequeño edificio cúbico situado en el patio de la Mezquita Mayor de La Meca que contiene una
piedra negra sagrada. La Meca es considerada por musulmanes la Casa de Dios y el objetivo de sus
peregrinaciones.

https://descontrol.cat/portfolio/sociologia-de-la-libertad/
https://descontrol.cat/portfolio/sociologia-de-la-libertad/
https://es.wikipedia.org/wiki/Abdullah_%C3%96calan


La Segunda Internacional se estableció en 1889 bajo una sombra de chovinismo nacional.
Vladimir Lenin, en su trabajo  La revolución proletaria y el renegado Kautksky3, llamaría
“revisionismo” a lo  que se vivió durante  ese período y culparía al  Sozialdemokratische
Partei Deutschlands (SPD: Partido Socialdemócrata de Alemania) –el partido original bajo
Eduard Bernstein) de liderar este revisionismo. La Revolución de Octubre rusa reforzó de
nuevo las esperanzas de que la utopía comunista pudiera hacerse realidad (logrando lo que
la Comuna de París no pudo). Esta revolución resultó en acontecimientos a escala mundial.
El apoyo al movimiento de liberación nacional turco-kurdo de Anatolia fue una primera
contribución al éxito de la era de la liberación nacional. La temprana muerte de Lenin, el
período de “lucha contra el liquidacionismo”, la construcción socialista, la lucha antifascista
durante la Segunda Guerra Mundial,  el  Pacto de Varsovia establecido en oposición a la
OTAN durante la Guerra Fría, el trabajo realizado en los viajes espaciales, la competencia
económica con el  capitalismo y el  apoyo generalizado a  los  movimientos de liberación
nacional fueron acontecimientos clave.

La Tercera Internacional se formó en 1919, pero al igual que en la Segunda Internacional, se
vivieron liquidaciones internas a causa de un bloqueo en torno a la cuestión del estado-
nación. La Rusia soviética iba a ser la nueva candidata para la hegemonía e iba a tener
influencia  en  un  tercio  del  planeta.  En  última  instancia,  la  Rusia  soviética  dejaría
abandonados a su suerte a los movimientos socialistas de los distintos estados-nación y
seguiría  el  mismo  camino  revisionista  que  el  SPD  alemán,  encaminando  al  Partido
Comunista  de  la  Unión  Soviética  hacia  el  capitalismo.  Por  otro  lado,  las  efímeras
resistencias china (período bajo Mao de 1960 a 1976) y albana no consiguieron producir
resultado alguno. La rápida integración de los movimientos de liberación nacional y los
movimientos obreros sindicalistas en el sistema capitalista, seguido de la renuncia oficial de
China al socialismo real en la década de 1980, además de Rusia y sus aliados siguiendo su
ejemplo en la década de 1990, pusieron fin a la era.

Los doscientos años de experiencia (si  tomamos la Revolución francesa como punto de
partida) que dieron lugar a estos movimientos llamados realsocialistas nos permiten hacer
una evaluación:

1) Parecían oponerse principalmente a los monopolios privados sin criticar el capitalismo de
Estado, ni en términos de poder ni de monopolio de capital, lo que conducía a un análisis
superficial  del  poder  y  del  Estado.  Estos  movimientos  tenían  una  fe  profunda  en  su
capacidad para construir el socialismo si conseguían hacerse con el control del Estado y
convertirse en el poder gobernante. No se les ocurrió nada más. Incluso interpretaron la
democracia como la dictadura de una de las dos clases (la burguesía o el  proletariado).
Hicieron un análisis muy limitado del capitalismo como resultado de su dependencia de la
economía política inglesa.

2) Parecían desconocer la base clasista de la modernidad o, al menos, no veían motivo para
analizarla. Y cuando lo hicieron, el resultado fue una desviación total hacia la derecha. No
fueron capaces de extender el capitalismo, primer pilar de la modernidad más allá de las
dicotomías patrón-trabajador, beneficio-salario, valor-plusvalía para ver que el capitalismo
era un modo de acumulación que había existido desde la sociedad sumeria. No consideraron
los trescientos años de capitalismo de las ciudades italianas el comienzo del sistema, sino

3 Lenin, Vladimir Ilich. 1918. “La Revolución Proletaria y El Renegado Kautsky.” Kommunist.



que trataron la aparición del capitalismo en la Inglaterra y los Países Bajos del siglo XVI
como una especie de comienzo de la historia. Se alabó el industrialismo, el segundo pilar de
la modernidad. No se criticó su vínculo cualitativo con el capitalismo ni los posteriores
inconvenientes relacionados. Al contrario, fue tratado como un salvador. Al considerar al
estado-nación,  el  tercer  pilar,  como  un  paso  adelante,  dejaron  la  puerta  entreabierta  al
posterior chovinismo nacional y social. En lugar del confederalismo
preferían  el  estado-nación  centralizado.  Al  igual  que  historiadores  e  historiadoras
tradicionales de la civilización, no pudieron evitar evaluar la otra cara de la modernidad
como “movimientos retrógrados, latentes bárbaros y reaccionarios que invierten las ruedas
de la historia”.

3) Al  aceptar  ideológicamente  como  ciencia  la  forma  materialista  más  vulgar  del
positivismo, cometieron un error histórico también en este campo. Trataron el socialismo
que  construyeron  como  científico  del  mismo  modo  que  las  revoluciones  de  Darwin  y
Newton en las áreas de la biología y la física. Su enfoque sociológico nunca fue más allá de
un vulgar darwinismo. No tenían la necesidad de determinar las diferencias cualitativas de
la naturaleza social; en su lugar creían que estaban sujetas a las mismas leyes naturales que
la primera naturaleza, dejando la puerta abierta a un determinismo rígido. Durante la fase de
desarrollo posterior, sus seguidores aprovecharon esta apertura para equiparar incluso las
interpretaciones más vulgares con rígidos hechos científicos.

4) No analizaron el poder en general ni el estado-nación en particular; consideraban que el
estado-nación  estaba  compuesto  por  comisiones  que  gestionaban  los  asuntos  de  la
burguesía. La deficiencia más importante de su teoría era la incapacidad de comprender que
el poder,  particularmente el estado-nación, era la forma más concentrada de capitalismo
monopolista. Su análisis no era más que una afirmación del estado-nación. Estaban seguros
de que el socialismo se podría construir mejor con un estado-nación. No sólo eran incapaces
de superar el análisis de Hegel sobre el Estado, sino que estaban seguros de que si lograban
tomar el Estado podrían utilizarlo para realizar todo tipo de ajustes y establecer la libertad y
la igualdad. La relación entre socialismo y democracia es una de las cuestiones mayores que
abordaron más superficial e incorrectamente. Las revoluciones rusa y china se llevaron a
cabo siguiendo este planteamiento. Otras aplicaciones del poder de liberación nacional y de
la socialdemocracia no consiguieron producir nada diferente. Lo único que les diferenciaba
del capitalismo privado era su preferencia por el capitalismo de Estado, tal como muestra su
utilización del poder.

5) Su crítica de la civilización es aún más superficial e insignificante. No reconocieron que
la fase de la civilización capitalista es parte de la civilización histórica, el último eslabón de
la cadena principal. No sintieron la necesidad de determinar el carácter de poder que tenía la
naturaleza de la histórica acumulación creciente. No pensaron en que su sistema fácilmente
pudiera convertirse en un tipo similar de poder y civilización. En lugar de comprender que
el  poder es capital  acumulado,  suciedad,  guerras,  mentiras,  fealdad y tortura,  intentaron
desarrollar teorías sobre cómo podría utilizarse para lograr el progreso histórico. La historia
ha demostrado que sus opiniones eran insensatas y equivocadas.



6) No  sentían  que  tuvieran  la  necesidad  de  analizar  las  fuerzas  anticivilización  que
constituyen el segundo polo de la dialéctica histórica a la que parecen adscribirse. Lo que
comentan sobre estas fuerzas es en general negativo. En contraste, no han dejado de elogiar
el carácter progresista del colonialismo capitalista en América, Asia y África, acusando a sus
oponentes de defender las antiguas sociedades. Tenía mucho que ver con sus realidades de
clase burguesa y pequeñoburguesa el hecho de que no fueran capaces de ver que el polo
opuesto de la  civilización tenía  un gran significado,  tradición democrática,  resistencia y
libertad, y que había perseguido la igualdad y la justicia y experimentado la comunalidad.
No eran capaces de verlo,  porque quienes proceden de esas clases  no tienen la  mirada
preparada para ver esas realidades.

7) Un enfoque metodológico positivista,  universalista,  lineal-progresivo de la  naturaleza
condujo a concebir el socialismo como algo inevitable y que era cuestión de tiempo. La
escatología de los libros sagrados, de algún modo, se refleja en el socialismo. Se describían
las sociedades como modelos que evolucionaban de modo lineal, de la sociedad primitiva a
la  esclavista,  pasando  por  el  feudalismo  y  el  capitalismo,  para  llegar  finalmente  al
socialismo. Aquí entra en juego una especie de fatalismo. En la raíz de estas concepciones
dogmáticas, que nos afectan profundamente, estaba el fatalismo religioso y la creencia en el
apocalipsis. Cuando se entendió esto, ya era demasiado tarde. Fueron incapaces de ver que
la naturaleza social tiene esencialmente un carácter moral y político y que los sistemas de
civilización  erosionaban  estos  rasgos,  sustituyéndolos  por  vulgares  reglas  de  derecho  y
administración  estatal.  La  modernidad  capitalista  llevó  a  cabo  este  proceso  hasta  una
profundidad y amplitud ilimitadas, dando lugar a una crisis económica y social, así como a
una crisis del poder y del Estado. No previeron que lo correcto, lo bueno y lo bello es un
sistema confederal democrático que garantice por completo el carácter moral y político de la
sociedad y, para ello, avance sobre la base de la política democrática. No se ha hecho un
análisis de ese tipo. No fueron capaces de entender que una sociedad libre, igualitaria y
democrática no podía establecerse a través de los aparatos poder y del Estado y, que, más
bien, se encontraba en contradicción con esos aparatos. De este modo, no fueron capaces de
crear una teoría y práctica de convivencia con la modernidad capitalista en base a una paz
bien fundamentada y en base a que una parte acepte la existencia de la otra. Cuando se
acepta la revolución-poder-socialismo como paradigma fundamental, no debería sorprender
que solo sea posible el capitalismo de Estado.

Otra razón por la que el movimiento realsocialista derivó en capitalismo de Estado está
relacionada con su base de clase. Debo volver a enfatizar que la burguesía y la pequeña
burguesía,  así  como  la  burocracia  que  en  su  mayor  parte  procede  de  estas  clases,  no
encontraron lo que esperaban en los monopolios privados, no pudieron acumular capital y,
de hecho,  agotaron el  que tenían.  Entonces,  la  única opción era  utilizar  el  Estado para
convertirse en un capitalista colectivo. La burguesía nacional y el capitalismo nacional no
son más que esto. Adquieren así una posición muy firme como monopolio colectivo basado
en  el  capitalismo  de  Estado,  o,  dicho  de  otro  modo,  como  estado-nación.  Por  eso  el
estatismo nacional  del  socialismo real  tiene  mucho más poder  que el  de  otros  estados-
nación. Esta base material también explica por qué pudieron reconciliarse fácilmente con la
modernidad e integrarse en ella.



8) Los movimientos feministas, ecologistas y culturales han sido vistos como un obstáculo
para la lucha de clases. Pero la extrema colonización que han sufrido las mujeres, no solo en
términos de trabajo, sino también colonización de sus cuerpos y almas no se ha analizado
con la suficiente seriedad. Al tratar de resolver estas cuestiones, el socialismo real no logró
superar las normas de igualdad del derecho burgués. Esta mano de obra, que es a la vez la
más antigua y la más nueva, así como la que queda sin remunerar con más frecuencia o, en
el mejor de los casos, recibe remuneración mínima, en consonancia con la historia dominada
por los  hombres,  no son más que objetos.  Está  claro que la  clase  que se  analiza  es  la
masculina. La ecología se abordó de modo similar. No solo no se previeron estos problemas,
sino que se consideró que tenían un efecto negativo en el conjunto de la lucha de clases. Los
movimientos culturales, por su parte, se consideraron el renacimiento de algo antiguo y, por
tanto, como algo más que perturbaba la lucha de clases. El resultado final fue una ideología
de clase abstracta y desvinculada de toda possible alianza y asfixiada por el economicismo.

9) La división de clases no se consideraba un desarrollo negativo en términos morales y
políticos.  En  lugar  de  ello,  se  evaluaba  como positivo,  progresista  y  necesario  para  la
libertad, una etapa inevitable. No se comprendió que aceptar la división de clases era estar
objetivamente al servicio del poder y de las clases estatales. La esclavitud, la servidumbre y
ser proletariado se interpretaron como el precio a pagar por el progreso histórico y quedar
libres  de  la  naturaleza.  Sin  embargo,  podemos  afirmar  que,  por  el  contrario,  las  tres
divisiones de clase son esencialmente lo mismo y no tiene nada que ver con el progreso y la
libertad. La sociedad moral y política convive con esta división de clases y debemos librar
una lucha moral, política e intelectual contra la división.

No  podemos  decir  que  los  actuales  sucesores  de  los  doscientos  años  del  movimiento
realsocialista hayan pasado por una transformación radical, por mucho que haya habido una
limitada autocrítica. Sin embargo, están pasando por una gran crisis de confianza y se han
debilitado.  Aun así,  es  un movimiento que tiene un lugar en la historia y aunque fuera
incapaz  de  superar  el  sistema  capitalista,  lo  puso  en  jaque.  Desempeñó  un  papel
simultáneamente positivo y negativo para llegar a donde nos encontramos ahora. Su crisis es
parte de la crisis estructural del sistema. Sin embargo, es importante reconocer el socialismo
real como la fase que más ha influido en quienes se oponían al sistema y, considerando las
lecciones de su legado, sería el enfoque adecuado verlo como parte de la construcción de la
modernidad democrática y, en consecuencia, relacionarse con él y formar alianzas desde esa
perspectiva.




	El legado del socialismo real

