
Fragment  de  «Sociologia de la  llibertat»,  Volum III  del  «Manifest  per una Civilització
Democràtica» d’Abdullah Öcalan.  Publicat  en  català  per  Descontrol  Editorial (2025).
Pàgines 381-388.

El llegat del socialisme real
El  comunisme va  ser  un  dels  primers  moviments  a  reaccionar  conscientment  contra  el
sistema capitalista. Els seus fundadors Karl Marx i Friedrich Engels van reconèixer haver
intentat desenvolupar el seu contrasistema sobre la base de tres fonts primàries: la filosofia
alemanya, l’economia política anglesa i el socialisme utòpic francès. Podria semblar que
van prendre el materialisme dialèctic de la filosofia alemanya, la seva teoria del valor de
l’economia política anglesa i el concepte de lluita de classes del socialisme utòpic francès.
Van desenvolupar una interpretació nova sintetitzant aquestes tres fonts. La seva primera
incursió en l’oposició es va produir entre els anys 1840 i 1850, un període de greu crisi
capitalista que els va afectar bastant, donant lloc a l’esperança que el sistema podria ser
destruït immediatament. En aquest moment, Alemanya lluitava per mantenir la seva unitat
nacional, mentre que a França la república tenia els seus propis problemes. Anglaterra, pel
seu costat, estava en el seu apogeu com a potència hegemònica del sistema. Les revolucions
populars de 1848 a Europa es van considerar un senyal que aquesta esperança es compliria.
El «Manifest comunista» de Karl Marx i Friedrich Engels va ser concebut com un programa
general per a aquestes revolucions1. Mentrestant, la Lliga Comunista es va establir com el
primer partit o organització internacionalista. Aquestes dues iniciatives indiquen clarament
que esperaven l’èxit i la victòria de la crisi del capitalisme i dels moviments revolucionaris
populars.

Quan es van suprimir les revolucions, Marx i Engels van sentir la necessitat d’examinar el
capitalisme més a fons. Karl Marx es va exiliar a Londres, establint-se en la  kaaba del
capitalisme2, on es va mantenir en contacte amb Friedrich Engels. La Primera Internacional
de 1864 va ser producte d’aquest període. Un esdeveniment igual d’important en aquest
moment va ser comprendre que la revolució podria retardar-se. Això va fer necessari un
treball evolutiu més prolongat, per al qual podrien ser adequats els sindicats i  el treball
parlamentari. Encara que la Comuna de París de 1871 va renovar les esperances, la ràpida
supressió de l’aixecament va conduir a centrar-se cada vegada més en qüestions com la
dictadura, el poder i l’Estat. Es va prendre una posició favorable a l’estat nació centralitzat
el que va provocar l’oposició d’anarquistes. Això va donar lloc als primers debats sobre
revisionisme.

La Segona Internacional es  va establir  en 1889 sota una ombra de xovinisme nacional.
Vladimir Lenin, en el seu treball «La revolució proletària i  el  renegat Kautksky»3,  diria
“revisionisme” al que es va viure durant aquest període i culparia al Sozialdemokratische
Partei  Deutschlands  (SPD:  Partit  Socialdemòcrata  d’Alemanya)  –el  partit  original  sota
Eduard Bernstein) de liderar aquest revisionisme. La Revolució d’Octubre russa va reforçar
de nou les esperances que la utopia comunista pogués fer-se realitat (aconseguint el que la

1 Marx, Karl, and Friedrich Engels. 2016. «Manifiesto del Partido Comunista». En Obras Escogidas,1. Vol. 1. Akal.
2 Petit edifici cúbic situat al pati de la Mesquita Major de La Meca, que conté una pedra negra sagrada. La Meca és 

considerada per la comunitat musulmana la Casa de Déu i l’objectiu de les seves peregrinacions.
3 Lenin, Vladimir Ilich. 1918. “La Revolución Proletaria y El Renegado Kautsky.” Kommunist.

https://descontrol.cat/portfolio/sociologia-de-la-llibertat/
https://descontrol.cat/portfolio/sociologia-de-la-llibertat/
https://ca.wikipedia.org/wiki/Abdullah_%C3%96calan


Comuna de París  no va poder).  Aquesta  revolució va ocasionar  esdeveniments a  escala
mundial. El suport al moviment d’alliberament nacional turc-kurd d’Anatòlia va ser una
primera  contribució  a  l’èxit  de  l’era  de  l’alliberament  nacional.  La primerenca mort  de
Lenin, el període de “lluita contra el liquidacionisme”, la construcció socialista, la lluita
antifeixista durant la Segona Guerra Mundial, el Pacte de Varsòvia establert en oposició a
l’OTAN durant  la  Guerra  Freda,  el  treball  fet  en  els  viatges  espacials,  la  competència
econòmica amb el capitalisme i el suport generalitzat als moviments d’alliberament nacional
van ser esdeveniments clau.

La Tercera Internacional es va formar en 1919, però igual que en la Segona Internacional, es
van viure liquidacions internes a causa d’un bloqueig entorn de la qüestió de l’estat nació.
La Rússia soviètica anava a ser la nova candidata per a l’hegemonia i tindria influència en
un terç del planeta. En última instància, la Rússia soviètica deixaria abandonats a la seva
sort  als  moviments  socialistes  dels  diferents  estats  nació  i  seguiria  el  mateix  camí
revisionista que l’SPD alemany, encaminant al Partit Comunista de la Unió Soviètica cap al
capitalisme. D’altra banda, les efímeres resistències xinesa (període sota Mao de 1960 a
1976)  i  albanesa  no  van  aconseguir  produir  cap  resultat.  La  ràpida  integració  dels
moviments  d’alliberament  nacional  i  els  moviments  obrers  sindicalistes  en  el  sistema
capitalista, seguit de la renúncia oficial de la Xina al socialisme real en la dècada de 1980, a
més de Rússia i els seus aliats seguint el seu exemple en la dècada de 1990, van posar fi a
l’era.

Els dos-cents anys d’experiència (si prenem la Revolució Francesa com a punt de partida)
que van donar lloc a aquests moviments anomenats del socialisme real ens permeten fer una
avaluació:

1) Semblaven oposar-se principalment als monopolis privats sense criticar el capitalisme
d’Estat, ni en termes de poder ni de monopoli de capital, la qual cosa conduïa a una anàlisi
superficial  del  poder i  de l’Estat.  Aquests moviments tenien una fe profunda en la seva
capacitat  per  a  construir  el  socialisme  si  aconseguien  prendre  el  control  de  l’Estat  i
convertir-se en el poder governant. No se’ls va ocórrer res més. Fins i tot van interpretar la
democràcia com la dictadura d’una de les dues classes (la burgesia o el proletariat). Van fer
una  anàlisi  molt  limitada  del  capitalisme  com  a  resultat  de  la  seva  dependència  de
l’economia política anglesa.

2) Semblaven desconèixer la base classista de la modernitat o, almenys, no veien motiu per
a analitzar-la. I quan ho van fer, el resultat va ser una desviació total cap a la dreta. No van
ser  capaços  d’entendre  el  capitalisme,  primer  pilar  de  la  modernitat,  més  enllà  de  les
dicotomies patró-treballador, benefici-salari, valor-plusvàlua, per a veure que el capitalisme
era un mode d’acumulació que havia existit des de la societat sumèria. No van considerar
els tres-cents anys de capitalisme de les ciutats italianes el començament del sistema, sinó
que van tractar l’aparició del capitalisme a l’Anglaterra i els Països Baixos del segle XVI
com una espècie de començament de la història. Es va lloar l’industrialisme, el segon pilar
de  la  modernitat.  No  es  va  criticar  el  seu  vincle  qualitatiu  amb  el  capitalisme  ni  els
posteriors  inconvenients  relacionats.  Al  contrari,  va  ser  tractat  com  un  salvador.  En
considerar  a  l’estat  nació,  el  tercer  pilar,  com  un  pas  endavant,  van  deixar  la  porta
entreoberta al posterior xovinisme nacional i social. En lloc del confederalisme, preferien
l’estat nació centralitzat. Igual que historiadors i historiadores tradicionals de la civilització,



no van poder evitar avaluar l’altra cara de la modernitat  com a “moviments retrògrads,
latents, bàrbars i reaccionaris que inverteixen les rodes de la història”.

3) En  acceptar  ideològicament  com  a  ciència  la  forma  materialista  més  vulgar  del
positivisme, van cometre un error històric també en aquest camp. Van tractar el socialisme
que van construir com a científic, de la mateixa manera que les revolucions de Darwin i
Newton en les àrees de la biologia i la física. El seu enfocament sociològic mai va anar més
enllà  d’un  vulgar  darwinisme.  No  tenien  la  necessitat  de  determinar  les  diferències
qualitatives  de  la  naturalesa  social;  en  el  seu  lloc,  creien  que  estaven  subjectes  a  les
mateixes lleis naturals que la primera naturalesa, deixant la porta oberta a un determinisme
rígid. Durant la fase de desenvolupament posterior, els seus seguidors van aprofitar aquesta
obertura per a equiparar fins i tot les interpretacions més vulgars amb rígids fets científics.

4) No van analitzar el  poder  en general  ni  l’estat  nació en particular;  consideraven que
l’estat nació estava compost per comissions que gestionaven els assumptes de la burgesia.
La deficiència més important de la seva teoria era la incapacitat de comprendre que el poder,
particularment l’estat nació, era la forma més concentrada de capitalisme monopolista. La
seva anàlisi no era més que una afirmació de l’estat nació. Estaven segurs que el socialisme
es podria construir millor amb un estat nació. No sols eren incapaços de superar l’anàlisi de
Hegel sobre l’Estat, sinó que estaven segurs que si aconseguien prendre l’Estat, podrien
utilitzar-lo per a realitzar tota classe d’ajustos i establir la llibertat i la igualtat. La relació
entre  socialisme  i  democràcia  és  una  de  les  qüestions  majors  que  van  abordar  més
superficial i incorrectament. Les revolucions russa i xinesa es van dur a terme seguint aquest
plantejament. Altres aplicacions del poder d’alliberament nacional i de la socialdemocràcia
no van aconseguir produir gens diferent. L’única cosa que els diferenciava del capitalisme
privat era la seva preferència pel capitalisme d’Estat, tal com mostra la seva utilització del
poder.

5) La  seva  crítica  de  la  civilització  és  encara  més  superficial  i  insignificant.  No  van
reconèixer que la fase de la civilització capitalista és part de la civilització històrica, l’última
baula de la cadena principal. No van sentir la necessitat de determinar el caràcter de poder
que tenia la naturalesa de la històrica acumulació creixent. No van pensar que el seu sistema
fàcilment  pogués  convertir-se  en  un  tipus  similar  de  poder  i  civilització.  En  lloc  de
comprendre que el poder és capital acumulat, brutícia, guerres, mentides, lletjor i tortura,
van intentar desenvolupar teories sobre com podria utilitzar-se per a aconseguir el progrés
històric. La història ha demostrat que les seves opinions eren insensates i equivocades.

6) No  sentien  que  tinguessin  la  necessitat  d’analitzar  les  forces  anticivilització  que
constitueixen el segon pol de la dialèctica històrica a la qual semblen adscriure’s. El que
comenten sobre aquestes forces és, en general, negatiu. En contrast, no han deixat d’elogiar
el caràcter progressista del colonialisme capitalista a Amèrica, Àsia i Àfrica, acusant els
seus oponents de defensar les antigues societats. Tenia molt a veure amb les seves realitats
de classe burgesa i petitburgesa el fet que no fossin capaços de veure que el pol oposat de la
civilització tenia un gran significat, tradició democràtica, resistència i llibertat, i que havia
perseguit la igualtat i la justícia i experimentat la comunalitat. No eren capaços de veure-ho,
perquè els qui procedeixen d’aquestes classes no tenen la mirada preparada per a veure
aquestes realitats.



7) Un enfocament metodològic positivista, universalista, lineal-progressiu de la naturalesa
va conduir a concebre el socialisme com una cosa inevitable i que era qüestió de temps.
L’escatologia dels llibres sagrats, d’algun mode, es reflecteix en el socialisme. Es descrivien
les societats com a models que evolucionaven de mode lineal, de la societat primitiva a
l’esclavista, passant pel feudalisme i el capitalisme, per a arribar finalment al socialisme.
Aquí entra en joc una espècie de fatalisme. En l’arrel d’aquestes concepcions dogmàtiques,
que ens afecten profundament, estava el fatalisme religiós i la creença en l’apocalipsi. Quan
es va entendre això, ja era massa tarda. Van ser incapaços de veure que la naturalesa social
té essencialment un caràcter moral i polític i que els sistemes de civilització erosionaven
aquests trets, substituint-los per vulgars regles de dret i administració estatal. La modernitat
capitalista va dur a terme aquest procés fins a una profunditat i amplitud il·limitades, donant
lloc a una crisi  econòmica i  social,  així  com a una crisi  del  poder i  de l’Estat.  No van
preveure que el correcte, el bo i el bell, és un sistema confederal democràtic que garanteixi
per complet el caràcter moral i polític de la societat i, per a això, avanci sobre la base de la
política democràtica. No s’ha fet una anàlisi d’aquest tipus. No van ser capaços d’entendre
que una societat lliure, igualitària i democràtica no podia establirse a través dels aparells
poder  i  de  l’Estat  i,  que,  més  aviat,  es  trobava  en  contradicció  amb  aquests  aparells.
D’aquesta ma nera, no van ser capaços de crear una teoria i pràctica de convivència amb la
modernitat capitalista sobre la base d’una pau ben fonamentada i sobre la base que una part
accepti  l’existència  de  l’altra.  Quan  s’accepta  la  revolució-poder-socialisme  com  a
paradigma fonamental,  no hauria de sorprendre que només sigui possible el  capitalisme
d’Estat.

Una altra raó per la qual el moviment del socialisme real va derivar en capitalisme d’Estat
està relacionada amb la seva base de classe. Haig de tornar a emfatitzar que la burgesia i la
petita  burgesia,  així  com la  burocràcia  que  en  la  seva major  part  procedeix  d’aquestes
classes, no van trobar el que esperaven en els monopolis privats, no van poder acumular
capital i, de fet, van esgotar el que tenien. Llavors, l’única opció era utilitzar l’Estat per a
convertir-se en un capitalista col·lectiu. La burgesia nacional i el capitalisme nacional no
són més que això. Adquireixen així una posició molt ferma com a monopoli col·lectiu basat
en el capitalisme d’Estat, o, dit d’una altra manera, com a estat nació. Per això l’estatisme
nacional del socialisme real té molt més poder que el d’altres estats nació. Aquesta base
material  també explica  per  què  van  poder  reconciliar-se  fàcilment  amb la  modernitat  i
integrar-se en ella.

8) Els moviments feministes, ecologistes i culturals han estat vists com un obstacle per a la
lluita de classes. Però l’extrema colonització que han sofert les dones, no sols en termes de
treball, sinó també colonització dels seus cossos i ànimes, no s’ha analitzat amb la suficient
serietat.  En  tractar  de  resoldre  aquestes  qüestions,  el  socialisme  real  no  va  aconseguir
superar les  normes d’igualtat  del  dret  burgès. Aquesta mà d’obra,  que és alhora la  més
antiga i la més nova, així com la que queda sense remunerar amb més freqüència o, en el
millor dels casos, rep remuneració mínima, d’acord amb la història dominada pels homes,
no són més que objectes. És clar que la classe que s’analitza és la masculina. L’ecologia es
va abordar de mode similar. No sols no es van preveure aquests problemes, sinó que es va
considerar que tenien un efecte negatiu en el conjunt de la lluita de classes. Els moviments
culturals, per part seva, es van considerar el renaixement d’una cosa antiga i, per tant, com
alguna cosa més que pertorbava la lluita de classes. El resultat final va ser una ideologia de
classe abstracta i desvinculada de tota possible aliança i asfixiada per l’economicisme.



9) La divisió de classes no es considerava un desenvolupament negatiu en termes morals i
polítics. En lloc d’això, s’avaluava com a positiu, progressista i necessari per a la llibertat,
una etapa  inevitable.  No es  va  comprendre  que  acceptar  la  divisió  de  classes  era  estar
objectivament al servei del poder i  de les classes estatals. L’esclavitud, la servitud i ser
proletariat es van interpretar com el preu a pagar pel progrés històric i quedar lliures de la
naturalesa. No obstant això, podem afirmar que, per contra, les tres divisions de classe són
essencialment el mateix i no té res a veure amb el progrés i la llibertat. La societat moral i
política conviu amb aquesta divisió de classes i hem de lliurar una lluita moral, política i
intel·lectual contra la divisió.

No podem dir que els actuals successors dels doscents anys del moviment del socialisme
real hagin passat per una transformació radical, per molt que hi hagi hagut una limitada
autocrítica. No obstant això, estan passant per una gran crisi de confiança i s’han afeblit.
Així i tot, és un moviment que té un lloc en la història i encara que fos incapaç de superar el
sistema  capitalista,  el  va  posar  en  escac.  Va  exercir  un  paper  simultàniament  positiu  i
negatiu per a arribar on ens trobem ara. La seva crisi  és part  de la crisi  estructural del
sistema. No obstant això, és important reconèixer el socialisme real com la fase que més ha
influït  en  els  qui  s’oposaven  al  sistema  i,  considerant  les  lliçons  del  seu  llegat,  seria
l’enfocament adequat veure’l com a part de la construcció de la modernitat democràtica i, en
conseqüència, relacionar-se amb ell i formar aliances des d’aquesta perspectiva.




	El llegat del socialisme real

